Marc Halévy

Le taolsme

© Groupe Eyrolles 2009
ISBN : 978-2-212-54407-7

EYROLLES




© Groupe Eyrolles

Table des matieres

1Y 1210 11 (PP 5
Prologue : Un peu d’histoire... ........coiuiiuiiiiiniinnen 1
Alasource:le Yi-King . ....cooe e 13
Une méthode oraculaire ... 15
L0 TS U. .« ittt e e 17
Taoisme et confucianisme ....... ..ottt 19
TChOUANE-TSEU oottt ettt et e e 20
L TS U & ittt ittt it e e 23
Li PO L IVIESSE vttt ettt 24
Une religion magico-alchimiste : Tao-chiao........................ 25
Le taoisme aujourd’hUi .. ....ooeun i 26
Premiére partie: Lidéedetao...........cooviiiiiiiiiiieennnnnn. 29
T0 ettt e 33
N3 T PPt 33
L SIgNe . o 34
LS TBXEES ottt 34
Aprésletao, leTe. ... . 38
D aULIES TEXTES . « o ettt e ettt e e 40
Approfondissements. .. ... 43

185




Le taoisme

186

CONTINUUIM © .\ et e e e e e e e e e e e e e et 45
PragmatiSme ... ... 47
L1 V2 S PP 49
EXPIOratioNS. .. o .ot 52
OrganiCiSMe. ... i 53
UN eXemMPle 55
BN UN MOt o 56
YiN @LYaANG. o e e 57
RelatiVItE. .. 58
Combat. ... 60
BNEIBI ottt e 61
Tal-Chie e 64
POteNtiels ..o 66
BiNaire et LeIMaIrE. . o et ettt 66
DialectiqQUe... ..ot 67
00 o et e e e e 68
Les CiNG ElEMENTS. . ..\ttt ettt e 70
STTUCEUTNE . L et ettt e e e e e e e e et e e 72
QUINAITE o e 73
CONVEIZENCE. . . oottt e e e e e e e e e 75
WU . ettt e e e e 77
DétaChemMeNt . e 80
UNIE, BNCOTE . et ettt e e e e e 80
DATOUI MA0TSTE &\ttt e et ettt 82
TransSCeNdanCe . ..ottt 83
JOI . 33
T 85
BasCUlEMENT . e 38
IMPEIMANENCE. ...ttt e e e 89
PrOCESSUS o 89
Libération ... ... 90
DEPASSEMENT. . ettt ettt et e e 91
Au-deladel’ego. ... 92

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

NaTUTEL . e e e 100
NaTUIE 2. o 102
DEVIENS €& QUE TU S .+ v vttt e e et et e et e 102
Vivre de I'intérieur. ... ..o 103
AUthentiCité . ... 104

SIMPIICITE. o e 106
Complexité simple. . ... 107
ModeStie. .. 109
Petit enfant. .. ... m
Le quotidien. . ... 112

HarmoOnie. . oo i e e e e e 14
ACCOMPlISSEMENT .« .ot 116
Dépasserladualité ... ... 1y
ESTRETIQUE. . ..t 18
BERIQUE « oot 18
Deux concepts H&s. . ... 120

Détachement .. ..o 122
Libération, ENCOre . ...ttt 123
DSt aANCE « ottt e 125
Liberte . 127
NIl Sme. .o 130

Frugalité. . ..o 132
Misanthropie .. ... 134
LB B BMIPS o et 136
ASCELISINE 2. L et 139

SPONTANEITE. . ..ttt s 141
AU-delad des SavoirS . ..ot 144
INCONNAISSANCE &\ttt e e e e e e e e 146
KOANS ZBN . ettt 149

LONGBVITE. . .ottt e 153
Immortalité . ... 154
BIPOIarite ... 156
FEMINITE L 158

187

SoJaITeWw sap aJqe]




Le taoisme

188

TEIMIPS ettt e e e 159

Pietéfiliale ... 159
Parach@vement ....... ..ot 160
Epilogue : 1@ ta0 €t 1a ViBu e o vu ettt e 163
Inventer une nouvelle Sagesse ...........ooiiiiiiiii.. 164
e =5 169
Bibliographie. ... ..o 173
GlOSSaITE .« vttt 177

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Tao

Le tao n’est pas une substance ou un quelconque substrat. Il est la « voie »,
C’est-a-dire le processus immatériel qui engendre tout ce qui existe, y
compris I’énergie, la matiere, la vie et la pensée.

Concepts essentiels

e Tout émane du tao.

e Le tao est un processus créatif.

o A lorigine de tout, il y a un désir qui se réalise, une vocation qui
s'actualise, un processus qui s'implémente. Cette créativité en action
est le tao.

e |Ln'y a pas de plan préétabli. Il n'y a pas de « lois » préexistantes. Le tao
crée par essais et erreurs.

e | e tao est un processus immatériel qui circule partout et engendre tout,
y compris les étres matériels.

e Rien n’est absolu, rien n’est immuable. Tout est relatif. Tout est
impermanent.

e e tao engendre un océan dont chaque étre est une vague.

o |avérité n'existe pas. Seul le réel existe. Mais le réel est caché sous les
apparences.

e Les sens de l'homme ne lui font percevoir que les apparences. Il faut
apprendre a dépasser ces perceptions médiates.

Le mot

Le mot « tao », comme souvent en chinois, est un de ces mots singu-
liers qui prennent diverses colorations et acceptions, selon le contexte.
Il peut signifier « chemin », « voie », « flot » ou « flux ». Dans tous les cas,
il sous-entend I'idée d’écoulement, de cheminement, de mouvement,
et suggere la mutation, la transformation, I’évolution. On pourrait le
traduire tout simplement par « le Devenir » ou le « processus ».

Il installe d’emblée le lecteur dans une métaphysique du Devenir.
Comme pour Héraclite d’Ephése, I'image de la riviere qui coule de la
montagne est pertinente. « Tout coule » (panta rhéi), disait Héraclite. « I

33

0By 9p 99pl T olJed alaTwald




Le taoisme

34

[le tao] est fuyant et insaisissable », lui répondait Lao-Tseu au chapitre
XIV du Tao Te King.

Le signe

Cet idéogramme - qui représente le tao - est ici calligraphié selon le
style trés libre et trés taoiste du caoshu (« herbes folles ») :

&>

Il se compose de deux parties. La premiére, une sorte de L qui semble
porter le reste est chuo qui signifie « mouvement » ou « marche ». Le
second, comme porté par le premier, est shou, soit « téte » ou « chef ».
Le sens apparait donc clairement : le tao est le mouvement primordial,
le moteur de la marche des mondes.

Les textes

L'idée de tao peut sembler terriblement abstraite. Quoi de plus imma-
tériel a penser que le mouvement en tant que tel, sans que rien ne
bouge et exprime ce mouvement ? Qu’est-ce que le mouvement pur ?
Qu’est-ce que le devenir pur ?

Le tao est le processus cosmique, la logique universelle de déploiement.
Une graine qui germe pour devenir un arbre s’inscrit dans cette logique
de déploiement, de croissance, d’épanouissement, et d’accomplisse-
ment. Cette logique méme est le tao. Elle s’exprime selon des modalités
tres différentes d’un étre a I’'autre, mais c’est elle qui régit toute I’évolu-
tion universelle. C’est elle, le tao : la logique processuelle qui pousse a

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

ce que tous les potentiels s’accomplissent et se réalisent, s’actualisent
et se déploient. Si I’'on se référe au sens étymologique du mot (anima,
en latin), le tao est I’'dme cosmique, ce qui anime la totalité organique
du cosmos.

Lao-Tseu nous dit ceci au chapitre premier :

Le Tao qu'on saurait exprimer
nest pas le Tao de toujours.

Le nom qu’on saurait nommer
nest pas le nom de toujours.

Le sans-nom :l'origine du ciel et de la terre,
I'ayant-nom :la mere de tous les étres.

(-)
Et il continue au chapitre XXV :

11y avait quelque chose d'indivis
avant la formation du ciel et de la terre.

Silencieux et vide,

indépendant et inaltérable,

il circule partout sans se lasser jamais.
On peut le considérer comme

la mére du monde entier.

Ne connaissant pas son nom
Jje le dénomme « Tao »

()

L’homme imite la Terre.

La Terre imite le Ciel.

Le Ciel imite le Tao.

Le Tao n'a d' autre modele que soi-méme.

Et il développe encore au chapitre XXXII :

Le Tao est au monde entier
ce que les ruisseaux et les vallées
sont au fleuve et a la mer.

35

0By 9p 99pl T olJded alaTwalyg




Le taoisme

36

Pour conclure au chapitre XLII :

Le Tao engendre Un.

Un engendre Deux.

Deux engendre Trois.

Trois engendere tous les étres.

Tchouang-Tseu n’est évidemment pas en reste. Il écrit, au chapitre II,
notamment :

Cest en marchant que la voie est tracée;

clest en nommant que les choses sont délimitées ainsi. (...)
Seul I'illuminé sait que la compréhension mene a l'unité. (...)
Accomplir sans savoir pourquoi, voila le Tao. (...)

Le Tao supréme n'a pas de nom

le discours supréme ne parle pas.

Ou au chapitre XI :

Lunité qui sadapte sans cesse aux variations changeantes, voila le
Tao.

Et Lie-Tseu, dans son premier chapitre, de surenchérir :

Il est un qui engendre et nest pas engendre,

un qui transforme et nest pas transforme.

Ainsi, le non-engendré peut produire l'engendré,

le non-transformé peut modifier ce qui est transformable.

Or I'engendré ne peut pas ne pas engendrer

et le transformable ne peut pas ne pas transformer.

Voila comment se produisent génération et transformation éternel-
les.

Geénération et transformation éternelles ne cessent jamais d'engen-
drer et de transformer.

Tous ces textes, on le voit bien, se heurtent a I'impossibilité de dire I'in-
dicible et de nommer I'innommable. Le tao n’a pas de nom puisqu’il est
cette dynamique universelle, cette logique cosmique dont émane tout
ce qui porte un nom. Au contraire de I'occidental qui veut tout définir,
le philosophe chinois sait qu’un lexique n’est qu’un ensemble de mots

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

définis avec et par d’autres mots, et ne forme, en fin de compte, qu’une
inextricable tautologie. Pour sortir de ce cercle vicieux, il est indispensa-
ble de poser un premier terme ou, mieux, un terme premier, un concept
absolument indéfinissable : ce sera le tao.

Si le tao ne peut étre ni défini ni nommeé, il peut en revanche étre expé-
rimenté. S'il ne peut étre dit, il peut étre vécu. A la fois comme vérité
premiére et comme vérité derniére, le tao se vit plus qu’il ne se dit. C’est
pourquoi le taoisme se déploie comme une sagesse de vie plutdt que
comme une philosophie de discours. Celui qui sait ne parle pas. Celui qui
parle ne sait pas, affirme, péremptoire, Lao-Tseu au chapitre LVI. Ainsi le
taoisme, méme philosophique, se profile-t-il comme une pratique ou
une praxis et non comme une théorie ou une doxa. Le probléme n’est
pas de connaitre ou de comprendre le tao, mais de vivre en harmonie
avec lui, en lui, pour lui et par lui.

Le sage taoiste est celui qui réalise cette harmonie dans chaque ici et
maintenant. On verra, dans la seconde partie de ce livre, quelles sont
les conditions et « vertus » impliquées par une telle harmonie. Mais,
sans aborder ici ces modalités, que I’enjeu de la pratique soit souligné
car C’est de joie qu’il s’agit. D’ivresse de vie, dirait le poéte Li Po. Tout
cela repose sur un postulat et un axiome, par essence indémontrable et
non déductible : ’homme est totalement partie prenante d’une dynami-
que universelle, d’'une logique cosmique dont il n’est qu’une infime mani-
festation, et il ne peut trouver la paix et la joie qu’en assumant pleinement
cette appartenance. Aucun voilier ne peut naviguer librement sur la mer
sans avoir, d’abord, accepté de se soumettre aux lois des vents et des
vagues, des courants et des marées.

Ainsi la liberté humaine n’est-elle possible et totale qu’en parfaite
harmonie avec le tao cosmique. C’est 13, au cceur de ce constat fonda-
mental, que I’on découvrira, un peu plus loin, ce que Lao-Tseu nomme
la « tactique du non-agir ».

Au contraire de la tradition occidentale qui place I’lhomme face a la
Nature pour la combattre et ladominer, [a sagesse taoiste place ’lhomme
dans la Nature pour s’y déployer avec elle et non contre elle. Ce point est
capital. Non seulement pour comprendre les fibres intimes de la pensée
chinoise, mais aussi - et peut-étre surtout — pour remettre ’homme
occidental a sa juste place et briser ses fantasmes dominateurs. Il n’y a

37

0By 9p 99pl T olJded alaTwalyg




Le taoisme

38

aucune lutte a3 mener contre la Nature. Aucun combat a remporter pour
vivre heureux. Il s’agit de gagner la guerre contre nos propres esclavages
et illusions intérieures.

La vie n’est pas une lutte ! Elle est un déploiement souple et harmo-
nieux, tranquille et serein, doux et discret, impassible et souriant. Et le
tao est bien la voie de ce déploiement-Ia.

Apres le tao, le Te

Tao Te King (Dao Dé Jing selon la graphie pinyin) : « Classique du Tao et
de la Vertu ».

Vertu ? Le mot « vertu » a deux acceptions. On parle des vertus morales
des stoiciens. Mais aussi des vertus médicinales des plantes. Dans les
deux cas, il s’agit de qualités : dans le premier, il s’agit de qualités réel-
les et actives assorties de jugement de valeur, alors que dans le second,
ce sont des qualités potentielles et latentes liées a un simple constat.
Cest dans cette seconde acception qu’il faut entendre « Te », la vertu du
tao C’est-a-dire I’ensemble de tous ses possibles, de toutes ses virtuali-
tés, de toutes ses potentialités. Dire du pissenlit qu’il a des vertus diuré-
tiques n’est pas un jugement, mais un constat ; il n’y a 1a aucune place
pour quelque morale ou éthique que ce soit. Le pissenlit est ainsi, que
cela plaise ou pas. Il en va de méme avec le tao et ses vertus.

Il'y a des possibles et une tendance universelle & I'accomplissement de
ces possibles. Aucun jugement de valeur en cela, aucune morale, aucune
éthique. Le taoisme se présente, au fond, comme un amoralisme. II
n’est question ni de bien, ni de mal. Le tao est partout lui-méme, il se
manifeste et s’exprime en tout. Bien et mal lui sont étrangers car ils
ne sont que des regards humains. Le tao, pour reprendre Nietzsche,
est « par-dela le bien et le mal ». Pour autant, 'immoralité n’est pas
la régle. Au contraire. Limmoralisme comme le moralisme sont dépas-
sés et transcendés par amoralisme en ce sens qu’étre « amoral », au
sens taoiste, c’est se conformer au tao et que cette conformation est la
condition sine qua non de la liberté humaine et de son exercice.

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Lao-Tseu nous prévient au chapitre Il :

Tout le monde sait que la beauté est belle,
Voila ce qui fait sa laideur.

Tout le monde sait que le bien est bien,
Voila ce qui fait son imperfection.

Au-deld du paradoxe apparent de ces aphorismes, sourd une profonde
vérité : lanoblesse du tao dépasse naturellement toute morale. La mora-
lité n’est qu’un pis-aller, un ersatz de sagesse. Les morales, les valeurs,
les lois et les réglements n’ont de sens que pour 'ignorant, incapable
de vivre naturellement dans et avec le tao. C’est d’ailleurs ce que dira
Lao-Tseu a Confucius pour qui, rappelons-le, le protocole et le confor-
misme étaient les régles de base. Lao-Tseu s’en moque. Tchouang-Tseu
également. Li Po, plus encore.

En somme, toute I’éthique taoiste se résume a ceci : le sage, qui vit en
harmonie avec le tao, n’a nul besoin de morale car tout ce qu’il fait est
parfaitement adéquat. La philosophie zen étudiera trés précisément
cette notion cruciale et critique d’adéquation. Dans le geste, la parole,
la pensée, Iattitude. Totale économie de mouvement et d’énergie afin
de rester au plus prés du flux naturel du tao, sans effort. Tous les arts
martiaux se construiront, au départ du temple ch’an de Shaolin, sur
cette idée maftresse. Eux aussi sont des taos. En japonais, le mot « tao »
deviendra le mot « do », d’oU le kara-té-do (la « voie de la main nue »), le
ju-do (la « voie de la souplesse »), I'ai-ki-do (la « voie de I’harmonie des
énergies »), le ken-do (la « voie du sabre »), le kyu-do (la « voie de I'arc »)
et, plus généralement, le bu-shi-do, la « voie du guerrier noble ».

La pratique de ces arts martiaux est une praxis typique du taoisme
vécu. De méme, les formes sophistiquées d’épanouissement du corps
telles qu’on les trouve dans le tai-chi-chuan ou le gi-qong, constituent
une méditation charnelle ot le mouvement adéquat - le geste parfait -
devient lui-mé&me épanouissement et accomplissement. Ainsi en est-il
également des diverses formes d’érotisme spirituel et de sexualité spiri-
tualisée qui émaillent le cours de I'histoire taoiste d’expressions poéti-
ques et imagées, telles que la « tigresse blanche » (la femme en quéte de
yang) ou le « dragon de jade » (’homme en quéte de yin).

39

0By 9p 99pl T olJded alaTwalyg




Le taoisme

40

Comprenons bien qu’aux antipodes de la culpabilité et du dualisme
chrétiens, la pensée chinoise rassemble le corps et Iesprit dans une
totale unité, organique et harmonieuse, ol rien n’est mal, sale, vil ou
laid. Le corps sans I’esprit est mort, I’esprit sans le corps est stupide. La
sexualité est autant une « voie » pour les hommes que pour les femmes
(le sexisme chinois est typiquement confucéen). Le sexe est amoral. Il est
une fenétre sur le tao. Il est flux et mouvement, joie et expérience. Plus
généralement, "lamoralisme du taoiste, ferment intime de son esprit
libertaire, n’est en rien un rejet de toutes les morales, mais un dépasse-
ment « par le haut » de toute morale. Le sage est aussi le parfait.

D’oul vient le mal ? De la souffrance. Est mal ce qui produit ou induit de
la souffrance. C’est la premiére des quatre nobles vérités du Bouddha
lors du sermon de Bénarés. Mais d’ou vient la souffrance ? De la peur.
Celle de perdre ou de manquer. Et nos peurs dépendent exclusivement
de nous. Ce sont des fantasmes, des projections, des souvenirs pénibles
ou des craintes improbables. Lorsque le danger est bien réel, la peur
disparait. Si elle apparait, c’est que I’ego joue a s’angoisser en s’in-
ventant des futurs calamiteux... et cela se retourne contre nous car la
force de notre imagination a le pouvoir de faire advenir ce que nous
craignons.

Eradiquer le « mal », c’est éradiquer la « souffrance », donc la « peur ».
On ne fait pas le mal, on se fait du mal. On ne fait pas le bien, on se
fait du bien. La morale, c’est bon pour ceux qui se font peur et souffrir.
Mais de quoi pourrait bien avoir peur le sage qui vit dans le tao infini
et éternel ? De quoi pourrait-il bien souffrir, lui qui est le détachement
méme ? Quel « mal » — ou « bien » - pourrait-il bien (se) faire, lui dont
chaque geste ou chaque parole sont parfaitement adéquats, en totale
harmonie avec le tao cosmique ?

D’autres textes

Revenons & Lao-Tseu qui entame ainsi son chapitre premier (c’est
PPauteur qui traduit) :

Le Tao nommeé Tao n'est pas I'éternel Tao.
Le Nom nommé Nom n'est pas I'éternel Nom.

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Sans Nom : origine de Ciel et Terre.
Avec Nom : mere des dix milles choses.

Toutes les mystiques se heurtent, dés I’origine, au méme probléme
insoluble : du principe ultime, rien ne peut jamais étre dit puisque tout
mot ou concept nait de la comparaison, alors qu’il n’est comparable a
rien puisqu’il est Un et en amont de tout ce qu’il contient. Le judaisme
le nomme YHWH, mot ineffable sans signification directe, mais dont
la racine est le verbe HYH ou « devenir ». La Kabbale I’appelle « Néant
Limite » ou « In-fini » (Eyn Sof). Uhindouisme parle de « vacuité ». Le
bouddhisme, de « vide ». Maitre Eckhart parle méme de « non-étre ».

Lao-Tseu, lui, en décrit apophatiquement I’essence dans le chapitre XIV :

Le regardant, on ne le voit pas, on le nomme I'invisible.
Lécoutant, on ne Ientend pas, on le nomme I'inaudible.
Le touchant, on ne le sent pas, on le nomme I'impalpable.
Ces trois états dont l'essence est indéchiffrable

se confondent finalement en Un.

Sa face supérieure nest pas illuminée,

sa face inférieure nest pas obscure.

Perpétuel, il ne peut étre nomme,

ainsi il appartient au royaume des sans-choses.
Il est la forme sans forme et I'image sans image.
Il est fuyant et insaisissable.

Laccueillant, on ne voit pas sa téte,

le suivant, on ne voit pas son dos.

Qui prend les rénes du Tao antique
dominera les contingences actuelles.
Connaitre ce qui est a l'origine,

cest saisir le point nodal du Tao.

Ou encore, dans un langage un peu moins hermétique, au chapi-
tre XXV :

11y avait quelque chose d'indéterminé
avant la naissance de 'univers.

41

0By 9p 99pl T olJded alaTwalyg




Le taoisme

42

Ce quelque chose est muet et vide.

Il est indépendant et inaltérable.

I circule partout sans se lasser jamars.
Il doit étre la Mere de I'univers.

Ne connaissant pas son nom,

Jje le déenomme Tao.

Je mefforce de I'appeler grandeur.
La grandeur implique l'extension.

Lextension implique I'€loignement.
Leloignement exige le retour.

Le Tao est grand.

Le ciel est grand.

La terre est grande.

Lhomme est grand.

Cest pourquoi 'homme est I'un des quatre grands du monde.

Lhomme imite la terre.

La terre imite le ciel.

Le ciel imite le Tao.

Le Tao n‘a d'autre modéle que soi-méme.

Constamment, le tao est présenté avec deux attributs majeurs : il est la
source de tout ce qui est, il est fluent, fluide et éthéré. Ainsi est-il décrit
au chapitre IV :

Le Tao est comme un vase

que l'usage ne remplit jamais.

Il est pareil a un gouffre,

origine de toutes choses du monde.

Ou au chapitre XXXIV :

Le grand Tao sépand comme un flot,
il est capable daller a droite et a gauche.

Tous les étres sont nés de lui
sans qu'il en soit I'auteur.

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Il accomplit ses ceuvres
mais il ne se les approprie pas.

Il protége et nourrit tous les étres
sans qu'il en soit le maitre,
ainsi il peut s‘appeler grandeur.

Cest parce qu'il ne connait pas sa grandeur
que sa grandeur se parachéve.

Le chapitre XLII exprime le processus d’émanation du tout a partir du tao.
Ce processus a un parfum de numérologie, et en appelle aux nombres : le
Un est 'unité absolue et radicale de tout ce qui est ; le Deux, la bipolarité
cosmique du yin et du yang ; le Trois, la triade du Tai-chi, symbole du
processus dialectique ternaire de synthése au-dela du tout binaire. Ces
divers points seront étudiés aux chapitres suivants. La filiation de tout
donne une cosmogonie d’une rare élégance dans sa concision :

Le Tao engendre Un.

Un engendre Deux.

Deux engendre Trois.

Trois engendre tous les étres du monde.

Approfondissements

En Occident, la philosophie se déchire depuis Socrate sur ce « quelque
chose » a ’origine de tout. Les matérialismes proposent la matiére, dont
la physique la plus récente trouve de moins en moins I’existence et dont
la version actuelle n’est plus que la vibration de supercordes... immaté-
rielles. Les idéalistes proposent, a la suite de Platon, I'existence d’Idées
a priori, absolues et immuables - présidées par I'ldée du bien -, qui,
en tombant dans la matiére, s’y « incarnent » et forment tous les &tres
imparfaits. Les théismes proposent un Dieu purement spirituel, créa-
teur ex nihilo de tous les mondes.

Rien de tout cela n’existe en Chine classique ! A I’origine de la création,
il y a de la créativité en action. C’est simple, net et indiscutable. Un
processus, un mouvement, un bouillonnement éternels... Une créati-

43

0By 9p 99pl T olJed alaTwald




Le taoisme

L4

vité pure a I'origine de toutes les matiéres qu’elle invente, et de toutes
les idées qu’elle concoit, et de tous les dieux qu’elle se donne.

Création, soit, mais y a-t-il un projet, un plan, un modéle ? La réponse
est négative. Il n’y a ni plan ni modéle. Le projet s’élabore au fur et a
mesure que le processus avance. Lao-Tseu Paffirme haut et clair au
chapitre XXV :

Le Tao n'a d'autre modeéle que lui-méme.

C’est un processus d’improvisation par essais et par erreurs (chapitre
L) :

Tao produit.
Té conserve.

Pragmatisme... Le tao originel est une mine inexplorée de potentiels
(Té) inexploités. Le tao, comme tout ce qui vit, n’a d’autre but que d’aller
au bout de lui-méme, devenir ce qu’il est, s’accomplir en accomplissant
toutes ses puissances (Té). Le tao peut étre comparé a un artiste devant
une toile blanche qui entre en dialogue avec elle, qui lui confronte ses
talents, ses matiéres, ses techniques, ses go(ts et ses fantasmes. De ce
dialogue créatif naftra I’ceuvre, touche aprés touche, trait aprés trait. Et
de cette nouveauté sortiront des ratés, des échecs et des erreurs.

IIn’y a pas de modele : seulement une rage de créer, une envie de donner
vie 3 I'exprimable enfoui et insoupconné. Tout I'inexprimable aussi... Ce
tao artiste est bien semblable a ces Elohim de la Genése hébraique qui
se lancent dans la création du monde comme on se jette a I’eau, disant
ce qu’ils voudraient faire, tout en faisant quelque chose de différent
- comparez Gen. 1-11 et 1-12 ; 1-14 et 1-16 ; 1-20 et 1-21; 1-24 et 1-25 ; et
surtout 1-26 et 1-27.

Unité

Lidée maitresse derriére celle de tao est celle de l'unité radicale,
fonciére, essentielle de tout ce qui est. Le tout est Un. Le taoisme est
un monisme radical (comme le kabbalisme, I’hindouisme et le boudd-
hisme tout a I'opposé du rabbinisme, du christianisme et de I'islam
qui sont des monothéismes, donc des idéalismes dualistes avec deux

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

mondes radicalement disjoints : le monde divin, spirituel et céleste, et
le monde humain, matériel et terrestre). En ce sens, comme les autres
courants spirituels monistes, on peut dire du taoisme qu’il est un
panenthéisme, un panthéisme, un naturalisme, un chamanisme ou
encore un animisme...

Monisme radical, donc... Cette pétition de principe n’est évidemment
pas neutre. Elle a de trés lourdes conséquences métaphysiques, philo-
sophiques, morales et pratiques. Tout est Un. Tout est en relation avec
tout. Tout est cause et conséquence de tout. Mais puisque le tout est
plus que la somme de ses parties, Un est plus que tout. Un contient
tout et tout exprime le Un puisque tout émane de Un. Et au-dela du Un,
il n’y a plus de mot. Sauf un... tao'!

Rappelons-nous que « Le Tao engendre Un ».

Et si tout est Un, alors plus aucune distinction n’est réelle. Ni limites ni
frontiéres ni distances ni discriminations ni différenciations. Tous les
« étres » que nous croyons distinguer sont des illusions, des produits de
nos sens imparfaits, des fruits de notre aveuglement, des rejetons de
notre cerveau stupide et de ses pauvres mécanismes neurobiologiques.
Vous, moi, cet arbre, cette pierre, ce ruisseau, tout n’est qu’Un. Les
Upanishads hindous résument cela 3 merveille dans la célébre formule :
«Tu es Cela » - « Tat tvam asi » en sanskrit.

Les objets ou étres distincts que nous croyons voir ne sont que des
reflets particuliers d’'une seule et méme unité absolue. Des vagues sur
I’océan. Seul I'océan est ; les vagues, elles, ne sont qu’épiphénoménes.
Rien ne les distingue de I'océan : elles n’ont aucune existence propre et
ne sont que des formes éphémeéres.

Continuum

Lunivers est absolument continu, dans I’espace et dans le temps. La
physique quantique le confirme irrévocablement. Aussi toutes les
discontinuités, toutes les ruptures, tous les vides que nous croyons y
percevoir, ne sont-ils qu’illusion.

45

0By 9p 99pl T olJded alaTwalyg




Le taoisme

46

Dans I’espace. Toutes les vagues sont unies par et dans I'océan : aucune
n’est par elle-mé&me. Tout est relié a tout. Tout est en moi et ce moi est
un leurre, une vague sur ’océan, un reflet du tao.

Et dans le temps. La naissance et la mort sont donc des illusions : la
vague ne meurt ni ne nait puisqu’elle n’est pas par elle-méme.

Ce monisme intransigeant aboutit fatalement a une doctrine de la non-
dualité absolue, telle qu’elle est développée notamment dans I’Advaita
védanta hindou par Shankara. Puisque tout est Un, il n’y a aucun Deux
réel. Toute dualité est illusoire. Et elle se résout finalement dans le
retour a ’'Un. C’est le principe méme de la démarche dialectique qui
sera étudiée dans le chapitre intitulé « Tai-chi ». De méme, cette notion
cruciale de retour est étudiée plus loin, au chapitre « Fu ».

Ainsi, du monisme radical taoiste, émanent un relativisme et un
réalisme absolus. Un nihilisme, pourrait-on presque dire : il n’y a ni
blanc ni noir, ni bien ni mal, ni beau ni laid. Le taoisme est « par-dela
le bien et le mal », aurait dit Nietzsche. Le texte le confirme au chapi-
trell :

Tout le monde tient le beau pour le beau,
cest en cela que réside sa laideur.

Tout le monde tient le bien pour le bien,
cest en cela que réside son mal.

Car Iétre et le néant sengendrent.

Le facile et le difficile se parfont.

Le long et le court se forment I'un par I'autre.
Le haut et le bas se touchent.

La voix et le son s’harmonisent.

Lavant et lI'apreés se suivent.

Le taoisme est la négation absolue de tout idéalisme. Il n’y a pas d’idée,
de valeur, de principe absolus. Les idées, les valeurs et les principes
moraux sont des productions humaines. « Humain, trop humain »
aurait encore ajouté Nietzsche.

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Pragmatisme

Lune des valeurs les plus centrales pour I’Occident est celle de vérité. Le
taoisme ne la connait pas. Le mot n’apparait qu’une seule fois dans le
Tao Te King, au chapitre LXVII :

Tout le monde dit que ma verité est grande

et ne ressemble a aucune autre.

Cest parce quelle est grande,

quelle ne ressemble a aucune autre,

car sielle sétait mise a ressembler a quelque chose,
ily a longtemps quelle serait petite.

Il est écrit MA vérité, tout humaine, et non LA vérité, absolue et triom-
phante. Relativisme, encore... Alidée de vérité, le taoisme préfére I'idée
de réel. Seul le réel est ! Pragmatisme et réalisme, donc. Mais le réel
est au-dela de I'apparence, sous le voile de Maya (lillusion, I’'apparence
trompeuse), diraient les Hindous. Le réel n’est pas ce que je vois, ce que
j’entends, ce que je touche, ce que je sens, ce que je godte. Tout cela
n’est que I’apparence du réel. Le réel est I'expression du tao dont les
apparences ne sont que les pales et fallacieux reflets.

Il convient donc d’apprendre a « voir » et 3 « entendre » vraiment, avec
d’autres yeux et d’autres oreilles que nos misérables appendices de
chair. On retrouve ici I'idée bouddhique du « troisieme ceil » qui seul
permet de contempler le réel, immédiatement, ici et maintenant, sans
plus passer par I'intermédiaire des sens.

Lame chinoise n’a que faire des jeux d’abstractions - que le vocabu-
laire philosophique nomme « psittacisme » -, méme si ses concepts
sont parmi les plus abstraits jamais élaborés par la pensée humaine.
Elle mesure la valeur d’une idée, d’un concept, d’'une doctrine a son
efficience concréte : C’est 13 son seul critére de « vérité », disons plutot
de véracité ou de plausibilité. Pragmatisme et réalisme, qu’il ne faut
surtout pas confondre avec le simplisme du « bon sens » ou le mercanti-
lisme a courte vue ou le matérialisme lourd que beaucoup, en Occident,
associent a ces termes.

47

0By 9p 99pl T olJed alaTwald




Le taoisme

48

Pragmatisme : Uefficience réelle est le seul critere de validité d'une
idée, méme trés abstraite, trés poétique ou tres métaphysique.
(N.B. : ce n'est donc pas le rejet a priori de l'abstraction ; bien au
contraire, l'abstraction, parce qu'elle condense les expériences, est
beaucoup plus économe et efficace que les données concrétes.)

Réalisme : seul le réel est, il n'y a pas de monde idéal indépendant
du monde réel.

(N.B. : le mot « réel » vient du mot latin res qui signifie « chose », alors
que le mot « chose » vient du mot latin causa qui signifie « cause ».
Bizarrerie des langues...)

Ce premier concept pourrait se résumer en une formule :

Tao = Un = réel

© Groupe Eyrolles



© Groupe Eyrolles

Tar-yi

Lidée du Tai-yi est celle de I'unité essentielle de tout ce qui existe. Il fonde
une vision organique de I’'univers qui, en somme, est un organisme vivant
dont chaque manifestation - y compris vous et moi - n’est qu’un infime
fragment. Tout interagit avec tout, tout est cause et effet de tout. Tout
est interdépendant. Tout ce qui existe constitue les vagues sur ’océan du
Tai-yi, lui-méme travaillé par le tao.

Concepts essentiels
Tai-yi représente l'unité manifestée et supréme, la face « visible »
globale du tao.

Tout est dans tout. Tout interagit avec tout. Tout est cause et effet de
tout.

Le Tai-yi est un immense corps vivant donc chaque parcelle est un
organe intégré, en relation avec tous les autres, avec tout le reste, avec
tout le tout.

Le Tai-yi tout a la fois matiere, conscience, esprit, désir, organisme et
pensée.

Tai-yi est Un. Il est le Un qui englobe tout, qui engendre tout, qui anime
tout, qui integre tout a lui, en Lui.

L'Occident est mécaniste. Le Tai-yi est organique.

L'Occident est anthropocentrique. Le taoisme est cosmocentrique.

Littéralement, I’expression Tai-yi (aussi écrit T’ai-i) signifie « Grand
Un » ou « Un supréme ». L'idée de I’ « Un Supréme » remonte au vieux
chamanisme chinois. Elle exprime une attitude fondamentalement
moniste et enseigne que tout ce qui existe constitue une unité orga-
nique ou tout est dans tout, ou tout interagit avec tout, ou tout est
cause et effet de tout, ol tout est interdépendant de tout. Cette vision
du cosmos comme un organisme vivant et intégré est au cceur de la
pensée chinoise et induit des applications importantes, notamment en
matiére de médecine.

Explorons cet exemple de la médecine pour tenter de bien comprendre ce
qui différencie, et souvent oppose, les pensées occidentale et chinoise.
La médecine occidentale est mécaniste : elle regarde le corps comme un

49

0By 9p 99pl T olJded alaTwalyg





<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /UseDeviceIndependentColor
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages false
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages false
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages true
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth 8
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




